
Décoloniser l'environnement 

http://divergences.be/spip.php?article3455

Décoloniser l'environnement 
- Aujourd'hui  -  2023 -  Septembre 2023 - 

Date de mise en ligne : jeudi 14 septembre 2023

Copyright © Divergences Revue libertaire en ligne - Tous droits réservés

Copyright © Divergences Revue libertaire en ligne Page 1/6

http://divergences.be/spip.php?article3455
http://divergences.be/spip.php?article3455


Décoloniser l'environnement 

origine Countercurrent et Yes Magazine

Nous assistons à une poussée historique vers le démantèlement de l'impérialisme, la
décentralisation du pouvoir et l'accueil de valeurs non blanches et non européennes dans la
conservation.

 http://divergences.be/sites/divergences.be/local/cache-vignettes/L400xH240/indigenous-environment-5be20.jpg

Chaque fois que l'on parle de relations raciales ici, dans ce que l'on appelle l'Amérique, les communautés
autochtones sont toujours les dernières sur l'échelle", déclare Wanbli Wiyan Ka'win (femme à la plume d'aigle),
également connue sous le nom de Joye Braun, organisatrice communautaire de première ligne au sein de
l'Indigenous Environmental Network, qui s'est battue contre les oléoducs Keystone XL et Dakota Access. En
défendant la terre si profondément aimée et chérie par son peuple, la tribu des Sioux de Cheyenne River, Braun
raconte comment sa communauté est activement exclue du travail environnemental et comment elle et ses collègues
sont ouvertement réduits au silence, même lorsqu'ils travaillent aux côtés d'alliés. "Nous avons dû nous battre pour
avoir une place à la table", dit-elle.
 L'exclusion des populations autochtones et d'autres communautés non blanches des activités liées à
l'environnement et à la conservation n'est malheureusement pas un phénomène nouveau. Pendant des siècles, la
conservation a été guidée par des structures de croyance eurocentriques et judéo-chrétiennes qui mettent l'accent
sur une séparation distincte entre "l'homme" et la "nature" - une idéologie qui ne s'accorde pas bien avec de
nombreuses structures de croyance, y compris celles des communautés indigènes.

"Le christianisme s'est largement construit autour de l'idée de la colonisation", explique M. Braun. Non seulement ces
structures de croyance détiennent un pouvoir disproportionné dans la législation environnementale, mais elles font
également souffrir ceux qui n'appartiennent pas aux religions occidentales. "Le christianisme nous a été imposé",
explique M. Braun. Nos réserves ont été divisées : "OK, cette communauté... vous pouvez être catholiques. Cette
communauté ... vous êtes luthériens. Cette communauté ... vous êtes tout ce que vous voulez".

Avant l'apparition de ces religions par le biais des conquêtes coloniales, le consensus le plus large dans le monde
entier était que les êtres humains n'étaient qu'une petite partie de ce monde naturel. Ni détachés, ni supérieurs. Bien
sûr, ce "consensus" n'était pas nécessairement exprimé de telle sorte que tous les groupes adhéraient aux mêmes
structures de croyance. Pourtant, l'idéologie environnementale sous-jacente demeure : Les êtres humains sont, dans
une certaine mesure, liés à tous les autres êtres vivants sur Terre, voire à la Terre elle-même. Alors que
l'impérialisme européen - et avec lui le génocide culturel - commençait à s'implanter dans le monde entier, le dogme
de "l'homme contre la nature" s'est répandu.

Aujourd'hui, la vie de Braun n'est qu'un exemple de l'exclusion idéologique de la pensée non européenne en ce qui
concerne la faune et le monde naturel. Les non-inscrits ne peuvent pas participer à la protection du monde et des
vies non humaines qui leur sont si chères, ce qui les empêche de gérer l'environnement. Mais partout dans le
monde, et en particulier aux États-Unis, nous assistons à une poussée historique vers le démantèlement de
l'impérialisme, la décentralisation du pouvoir et l'accueil de valeurs non blanches et non européennes dans le
domaine de la conservation.

 Comment la conservation moderne défend la supériorité de l'homme

Copyright © Divergences Revue libertaire en ligne Page 2/6

https://countercurrents.org/2023/06/decolonizing-environmentalism/
https://www.yesmagazine.org/environment/2020/09/15/conservation-decolonize-environmentalism
http://divergences.be/sites/divergences.be/IMG/jpg/indigenous-environment.jpg
http://divergences.be/spip.php?article3455


Décoloniser l'environnement 

Le christianisme a des liens historiques profonds et douloureux avec l'obsession de la domination. La même Bible
qui a été utilisée pour imposer la domination de l'homme sur la nature a également été utilisée pour forcer les
peuples indigènes à abandonner leurs vérités culturelles au profit de celles qui convenaient mieux aux Européens.
C'est ainsi qu'ont été jetées les bases qui, aujourd'hui encore, séparent la vie humaine de la nature.

Comme le dit la Bible dans la Genèse, "Que [l'homme] domine sur les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel, et
sur tous les animaux sauvages de la terre". On retrouve des échos de ce passage dans les cadres de nombreux
objectifs de conservation aujourd'hui, avec des concepts tels que la "création" de forêts durables, la "gestion" des
populations d'animaux sauvages et la "préservation" de la nature sauvage en tant que domaine distinct de celui des
humains. Cela réduit notre perception de la connectivité humaine à la vie non humaine et éloigne les constituants de
la reconnaissance objective de la valeur intrinsèque de la Terre.

Prenons l'exemple de l'une des principales organisations environnementales des États-Unis. Le Service des parcs
nationaux - une organisation fédérale aux origines racistes bien connues - a une déclaration de mission qui souligne
presque exclusivement la valeur instrumentale des terres naturelles d'Amérique du Nord : "Le Service des parcs
nationaux préserve intactes les ressources naturelles et culturelles et les valeurs du réseau des parcs nationaux pour
le plaisir, l'éducation et l'inspiration des générations actuelles et futures... pour étendre les avantages de la
conservation des ressources naturelles et culturelles... dans tout le pays et dans le monde entier".

Cette mission est douloureusement anthropocentrique, sans compter que les terres qu'elle vise à étendre ont été
volées à des tribus indigènes auxquelles l'accès est aujourd'hui refusé. De telles missions créent une barrière
idéologique quasi impénétrable que les écologistes de cultures non chrétiennes ne peuvent franchir.

 Maintenir les POC à l'écart de la conservation

Ces objectifs organisationnels excluent d'autres groupes religieux (ou non) et ont créé un environnement hostile qui
affecte de manière disproportionnée les personnes de couleur. Les expériences historiques renforcent ces effets,
empêchant encore davantage les personnes de couleur d'exercer une influence sur les initiatives de conservation.
D'une part, les électeurs blancs ne vivent pas les mêmes traumatismes générationnels que les personnes de
couleur.
 Les expériences enracinées dans le génocide et l'esclavage, par exemple, influencent encore l'expérience des gens
en plein air. Les Noirs n'avaient pas le droit de pénétrer dans certains espaces appartenant au Service des parcs
nationaux et dans d'autres espaces naturels en raison des lois Jim Crow et d'un racisme profondément enraciné,
comme l'ont souligné les chercheurs Rachelle K. Gould et d'autres. Nombreux sont ceux qui ont été lynchés dans
ces paysages. Ainsi, pour les Noirs, faire l'expérience de la nature revenait à mettre sa vie en jeu.

Simultanément, "les détenteurs du pouvoir [ont imposé] un concept particulier de l'environnement", explique Gould,
qui a nié les expériences des Noirs dans les habitats naturels. Les disparités idéologiques ont également découragé
l'action des autochtones dans la gestion des terres, malgré la valeur profonde qu'ils accordent à la terre et à la faune.
Selon Paula Gunn Allen, du Laguna Pueblo, "la terre n'est pas vraiment le lieu (séparé de nous-mêmes) où nous
jouons le drame de nos destins isolés... Il ne s'agit pas d'être "proche de la nature"... La Terre est, dans un sens très
réel, la même chose que notre (ou nos) moi(s)".

L'inégalité réside même dans le caractère évasif des définitions. Cherchez sur Google le mot "environnement" et
voyez jusqu'où vous devez aller pour voir des photos de personnes vivant dans des zones urbaines", explique Adam
Pearson, psychologue au Pomona College. Qu'est-ce qu'un "environnementaliste" ? Et qu'est-ce qui est considéré
comme de l'"environnementalisme" ? La grande majorité des Américains pensent que les personnes de couleur ne
se sentent pas concernées par les causes environnementales. Les Noirs, les Latinos, les Asiatiques et les Blancs

Copyright © Divergences Revue libertaire en ligne Page 3/6

http://divergences.be/spip.php?article3455


Décoloniser l'environnement 

interrogés dans le cadre d'une enquête réalisée en 2018 associent massivement l'environnementalisme à la
blancheur et sous-estiment l'importance de l'environnement au sein de leur propre communauté. Quelque 65 % des
Latinos et 68 % des Asiatiques se sont déclarés "environnementalistes", contre 50 % des Blancs.

Ce à quoi ressemble réellement l'égalité des chances

Le public a longtemps retenu l'idée que les inégalités socio-économiques jouaient un rôle important dans la capacité
individuelle d'une personne de couleur à se préoccuper de l'environnement, alors qu'en réalité, les organisations de
protection de la nature créent souvent des barrières socio-économiques inégales. Les personnes de couleur qui
tentent d'accéder à des postes professionnels dans le secteur de la conservation aux États-Unis se heurtent souvent
à des salaires inférieurs au seuil de pauvreté (et ce depuis des décennies). Pour cela, les candidats doivent avoir
accumulé suffisamment de richesses pour pouvoir se permettre de renoncer à un salaire raisonnable afin d'"acquérir
de l'expérience" - un luxe hors de portée pour de nombreux non-Blancs en raison des disparités raciales massives
en matière de richesses qui résultent d'une discrimination de longue date. Même ceux qui s'alignent sur le dogme
chrétien bénéficient d'un accès et d'une rémunération inégaux. Selon le Pew Research Center, 49 % des chrétiens
noirs, contre 28 % des chrétiens blancs, gagnent moins de 30 000 dollars par an.

Les disparités idéologiques ont également eu des effets évidents sur la participation des autochtones à la gestion
des terres. Par exemple, les services d'inspection sanitaire des animaux et des plantes du ministère de l'agriculture
des États-Unis s'efforcent de lutter contre les "dégâts causés par la faune", c'est-à-dire l'idée que la faune constitue
une menace non seulement pour la santé, la sécurité et les biens de l'homme, mais aussi pour les ressources
naturelles. Ce concept contraste fortement avec les valeurs environnementales de nombreuses cultures.

Comment peut-on s'attendre à ce qu'un autochtone, un bouddhiste ou un musulman se sente le bienvenu dans un tel
espace ? La réponse ne réside pas seulement dans le démantèlement de millénaires d'impérialisme, mais aussi
dans l'invitation consciente des cultures non blanches et non européennes à la conservation.

Selon Mme Pearson, il faut pour cela combattre les stéréotypes sur les écologistes et susciter l'enthousiasme pour le
travail dans des espaces traditionnellement non inclusifs. Pour s'acquitter de ces responsabilités, il faut examiner
honnêtement comment les contrastes idéologiques excluent activement les personnes de couleur et perpétuent une
boucle de rétroaction négative qui surreprésente les Blancs dans les espaces de protection de l'environnement et de
conservation.

"Inviter les gens à donner des conseils ne signifie pas qu'ils vont écouter", fait remarquer M. Braun lorsqu'il évoque
les méthodes possibles pour accroître la diversité dans le domaine de la conservation. "J'ai souvent vu cela. C'est
juste une façon de se féliciter". Selon elle, les véritables progrès reposent sur les liens humains. "Lorsque vous êtes
face à face, vous êtes obligés de faire face à des choses telles que les préjugés que vous portez sur votre dos. Vous
êtes obligés de faire face au potentiel du racisme. Vous êtes obligés de faire face aux fractures économiques".

 Abandonner l'exclusivité pour une gestion communautaire diversifiée

À l'heure où le changement climatique devient une préoccupation majeure, les connaissances autochtones peuvent
révéler des vérités que les approches blanches et eurocentriques de la conservation ne permettent pas d'entrevoir.
Selon une étude réalisée en 2019 en Colombie-Britannique et en Alaska, les connaissances écologiques
traditionnelles sont essentielles pour surveiller et combattre le changement climatique. "La région est un indicateur
des changements de biodiversité dans les environnements côtiers, forestiers et montagnards", écrivent les auteurs,
et "un système socio-écologique extrêmement dynamique et résilient dans lequel les peuples autochtones s'adaptent
aux changements climatiques et à la biodiversité depuis des millénaires."

Copyright © Divergences Revue libertaire en ligne Page 4/6

http://divergences.be/spip.php?article3455


Décoloniser l'environnement 

Près de 100 anciens des communautés de la côte pacifique ont fait part aux chercheurs des changements qu'ils
avaient observés dans les schémas de migration du saumon coho et du saumon rouge, ainsi que des effets du
réchauffement des températures aquatiques, avec force détails. Ils ont fait des observations similaires sur le cerf à
queue noire de Sitka, soulignant que leurs schémas de migration avaient été influencés par des facteurs fluctuants
tels que la hausse des températures et la diminution des chutes de neige. En fin de compte, les chercheurs ont
affirmé que la gouvernance environnementale actuelle est beaucoup trop rigide dans son exclusivité des
connaissances autochtones et que les "visites symboliques à la communauté" doivent évoluer pour inviter les
observateurs et les gestionnaires autochtones de l'environnement à partager leurs connaissances afin de créer des
progrès tangibles.

Si ces idées sont encore à l'état embryonnaire dans une grande partie du secteur américain de la conservation,
d'autres pays offrent des exemples de réussite. Pendant des décennies, les forêts du Bénin ont été exclusivement
détenues et gérées par des fonctionnaires de l'État. Ils étaient soutenus (et donc politiquement influencés) par des
acteurs majeurs, dont la Fondation Aide à l'Autonomie Tobé, une organisation non gouvernementale suisse. Bien
que la fondation ait certainement eu à l'esprit les meilleurs intérêts des électeurs béninois, sa collaboration ne
représentait pas les valeurs du public. Les habitants de la forêt de Tobé-Kpobidon, par exemple, ne se sentaient pas
les bienvenus dans la gestion de la forêt, ce qui a conduit à une utilisation non durable des ressources et à la
dégradation des terres.

Pour redonner espoir à la gestion durable des forêts et à l'implication des communautés, une équipe de chercheurs,
dirigée par Rodrigue Castro Gbedomon, a mis en place en 2016 une "approche de foresterie communautaire". Cette
méthodologie vise à "réduire la pauvreté des usagers de la forêt, à les responsabiliser et à améliorer l'état des
forêts". L'idée était que l'invitation à la participation de la communauté (et donc à la prise de décision en matière de
gestion) nourrirait un sentiment d'appartenance chez les constituants, les encourageant à une utilisation plus
conservatrice des ressources forestières, créant ainsi une existence plus durable pour la forêt.

L'équipe a consciemment intégré des idéaux et des perspectives variés dans les pratiques de gestion en
interrogeant les anciens et les chefs de communauté sur leurs points de vue concernant la santé de la forêt. Les
parties prenantes comprenaient des dirigeants d'organisations non gouvernementales et des autorités traditionnelles
et religieuses qui dirigeaient et guidaient les communautés environnantes. Des prêtres divinisés ont également été
invités, représentant des divinités vénérées par les habitants, notamment Ogu (le dieu du fer), Tchankponon (le dieu
de la variole), Otchoumare (le dieu de l'arc-en-ciel) et Nonon (le dieu des abeilles). Les premiers colons et les
chasseurs locaux ont également été autorisés à participer à ce travail, ce qui a permis d'étendre le réseau de
participation à tous les aspects de la vie des habitants de la forêt de Tobé-Kpobidon et de ses environs.

Cette décentralisation du pouvoir et l'intégration de diverses structures de croyance ont été soutenues par la
fondation, qui a fourni les ressources financières et les moyens de renforcer les politiques de gestion choisies par les
constituants. Il s'agit notamment de panneaux d'avertissement indiquant les limites de la forêt et de gardes chargés
de gérer l'entrée dans la zone. La fondation a également récompensé l'implication des habitants en leur versant une
allocation annuelle de 500 000 FCA (1 000 USD) pour les encourager à poursuivre leurs activités de conservation.

Cette nouvelle structure de gouvernance a donné des résultats phénoménaux. L'accès de la communauté à la forêt
s'étant élargi pour la cueillette de plantes médicinales, la chasse, l'apiculture et d'autres activités, la contribution de la
forêt à l'économie locale a augmenté pour représenter plus de 25 % des revenus des premiers colons. En outre, la
flore indigène a connu une "évolution progressive" parallèlement à un taux faible et sain d'interférence humaine avec
l'agriculture. (Les plantations de noix de cajou, par exemple, n'ont progressé que de 0,4 % par an). Cette approche
axée sur la communauté a continué à avoir des effets positifs sur la forêt dans les années qui ont suivi l'étude.

L'approche expérimentale de la gestion de la forêt Tobé-Kpobidon, ainsi que les nombreuses preuves validant le

Copyright © Divergences Revue libertaire en ligne Page 5/6

http://divergences.be/spip.php?article3455


Décoloniser l'environnement 

savoir indigène, constituent une lueur d'espoir dans l'obscurité qui plane sur les populations non blanches et non
européennes qui aspirent à jouer un rôle dans les initiatives de conservation. Il démontre que les gouffres
idéologiques actuels qui maintiennent les personnes de couleur à l'écart de la conservation peuvent être vaincus et
que de telles victoires culturelles servent puissamment les humains et les paysages naturels dans lesquels nous
vivons.

Post-scriptum :

Jazmin "Sunny" Murphy est communicatrice scientifique et rédactrice de contenu web. Depuis 2015, elle produit des contenus scientifiques

rédigés dans un anglais simple. Son amour pour les sciences de la vie a influencé ses aspirations professionnelles et académiques depuis son

enfance. Elle est titulaire d'une licence en zoologie et de 21 unités d'enseignement de maîtrise en politique et gestion de l'environnement

(concentration : gestion des poissons et de la faune). Pour en savoir plus sur elle et sur ses écrits et reportages scientifiques, consultez son site

web.

Copyright © Divergences Revue libertaire en ligne Page 6/6

http://divergences.be/spip.php?article3455

